# CULTURE E SOCIETÀ DEL VICINO (MEDIO) ORIENTE

UTE – Groane 7 Novembre 2014 – 30 gennaio 2025 Rossana di Silvio, PhD

Antropologa

Università di Milano-Bicocca

# Stereotipi di rappresentazione del mediorientale



Persona fortemente «orientata» verso il proprio gruppo



Persona particolarmente individualista



Un individuo incapace di «uscire» dalla cerchia dei suoi (parenti, correligionari, tribù, ecc.), unico riferimento di pensiero, azione, immaginario



Inattendibile, imprevedibile, incapace di sottoporsi a regole

Un individuo grandemente incapace di

coordinarsi efficacemente con gli altri



Il rapporto con dio è privo di mediazioni (uguaglianza di fronte a Dio)



Atteggiamento
Tribale, integralista, fanatico,
settario

# L' «ethos dell'insicurezza»

(J. Gulick, 1983)

Ethos serve a <u>descrivere</u> un sistema «integrato» di valori «tipici» di una certa cultura (modelli costruiti dagli antropologi):

Es. un sistema «standardizzato» (collettivamente condiviso e normato) di atteggiamenti, sentimenti, emozioni

Un <u>«sottosistema culturale»</u> tipico delle culture mediorientali, pervasivo le rappresentazioni e i rapporti sociali, che si rivela «stressante» e disfunzionale per il raggiungimento di mete peraltro desiderate dagli stessi membri delle società in questione



L'ethos dell'insicurezza consiste in un complesso di motivi sociali e culturali che inibiscono nei singoli il raggiungimento di obiettivi che gli stessi singoli si auspicano di raggiungere

# Quali mete auspicabili ma ostacolati dalla «sottocultura» dell'insicurezza

L'instaurazione di rapporti «contrattuali» cittadino-Stato, cui si oppone la sfiducia pervasiva della popolazione verso gli apparati statali

Una maggiore libertà alle donne nella sfera pubblica cui si contrappone il timore di esporre le donne della propria cerchia familiare al giudizio del mondo esterno

Una maggiore coesione politica tra cittadini di uno stesso Paese e tra Paesi musulmani diversi cui si oppone il timore di perdere le specificità «tribali» regionali

**Ethos dell'insicurezza:** Disposizione mentale, culturalmente elaborata e condivisa, storicamente consolidata che costituisce un aspetto centrale del sistema complessivo delle relazioni pubbliche e private ed è costitutivo delle rappresentazioni delle diverse relazioni sociali e queste si possono strutturare come si strutturano solo a condizione di «contenere» tale disposizione

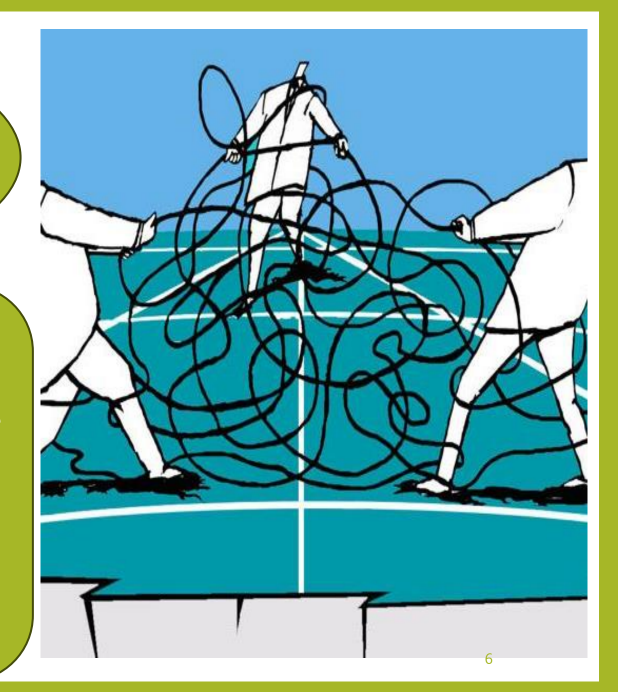


Benché centrale alla espressione delle relazioni, la sua presenza tende ad essere negata e proprio questo favorisce la perpetuazione delle forme delle relazioni sociali così come sono assunte in questa area

Comprendere l'ethos dell'insicurezza: il concetto di «schismogenesi»

Studi c/o la comunità latmul (Nuova Guinea):
Più gli uomini si comportavano secondo il loro ethos
(esibizionismo e atteggiamenti aggressivi) più le donne
si comportavano in sintonia con il proprio
(sottomissione e ammirazione verso gli uomini)
[up/down]

Le dinamiche schismogeniche, che generano comportamenti divergenti, valgono sia per i gruppi sociali che per le singole persone (in relazione)



Tutte le comunità mettono in campo dei «meccanismi frenanti» che consentono di arrestare o contenere il processo che, se lasciato libero, provocherebbe la disgregazione sociale della comunità (e la schizofrenia nell'individuo)

È possibile raggiungere un «equilibrio dinamico» di adattamento reciproco, una mediazione tra il piano emotivo e quello ideale

Gli studi (50-60) sul MO evidenziano il potere integrativo dei vari aspetti delle società considerate nonostante la presenza di tensioni interne disfunzionali ai processi di trasformazione

# Il sentimento del rifugio e del pericolo,

Ovvero applicare il concetto di ethos dell'insicurezza a specifici «campi di azione» e «aree di significato»



Struttura centrale della vita culturale e sociale della comunità

La vita sociale è una condizione che oscilla tra due modi di percepire sé stessi nel mondo:

- > sentire di essere in pericolo al di fuori di un certo ambiente (es. famiglia, comunità religiosa)
- > sentirsi al sicuro (ma non proprio) nel circuito dei parenti/correligionari, ecc.

In ogni comportamento, percepito come rifugio dal pericolo esterno, è sempre presente qualcosa percepito come elemento di pericolo



# Come agisce la dinamica del rifugio e pericolo

Nessun aspetto della vita sociale riesce a generare esclusivamente un sentimento di sicurezza permanente: gli stessi fattori che percepisco come sicuri contengono allo stesso tempo elementi di forte incertezza (da cui, es. ambiguità e discontinuità delle alleanze politiche)



Costruzione identità individuale e collettiva Primo fattore

Nelle culture del MO i rapporti sociali si fondano sui rapporti «personali» Nell'ambito dei rapporti sociali si distinguono individui consociati e contemporanei.
I primi sono quelli con cui ci confrontiamo faccia a faccia e sono considerati dal punto di vista della loro «personalità», i secondi sono definiti dalla posizione che occupano nella struttura della società nel suo complesso e sono considerati più anonimi e stereotipati

Tutte le culture tendono a <u>riportare</u> le persone all'uno o all'altro di questi modelli a seconda delle circostanze, ovvero a trasformare i consociati in contemporanei e viceversa



In MO (area mediterranea) la tendenza è di trasformare i contemporanei in consociati: quando due persone si trovano a interagire tendono da subito a personalizzare la relazione

In una determinata comunità le persone impegnate in una interazione utilizzano le informazioni sul rispettivo retroterra per esplorare le basi su cui far funzionare la loro relazione all'interno di una catena consociativa che unisce tutti gli uomini di una singola comunità

B As-salamu aleikum.

A W-aleikum salam.

Hai stoffa per vestiti da bambino?

Guarda, ne ho di ogni tipo.

Quanto viene questa? Sessanta rial al metro.

È molto. Fammi un prezzo ragionevole.

E secondo te quale sarebbe?

B Quaranta, non di più.

A Oh no, questa stoffa è buona. Prima qualità.

B Quaranta è abbastanza. Perfino Mulay Ali la vende a questo prezzo.

A Ah, conosci Mulay Ali?

B Certo. E conosco anche suo cugino Mulay Ahmed. Compro molti generi di prima necessità da Mulay Ahmed. Sono suo buon cliente.

A Ha delle terre vicino al tuo villaggio?

B No, le sue sono oltre Kerruz, lungo il fiume. Io vivo a pochi chilometri, dopo il villaggio degli Ait Yahya.

A Allora sei degli Ait Mohand [un gruppo tribale berbero].

B Proprio così.

A Conosco della gente laggiù. Moha u Hadu e suo fratello Hamu.

B Davvero? Sono qui oggi. Siamo venuti insieme per vendere delle pe-

A C'è abbastanza pascolo per le tue pecore quest'anno?

B Non vicino al nostro villaggio. Così tengo le mie presso i miei parenti, sulle colline. Eccetto quelle che vendo a Si Mustafa, il macellaio. È un mio buon amico.

A Anch'io mi servo da lui. Conosci proprio tutti in città.

B Naturalmente. Allora quanto mi fai per questa stoffa?

A Guarda, fratello. Ti farò un favore speciale. Prendila per quarantacin-

B È davvero un buon tessuto?

A Ma certo, per il mio antenato Mulay Idriss. Te lo assicuro.

B Va bene. Allora incartamelo. E se mi farai buoni prezzi diventerò tuo cliente.

A Inshallah

B Inshallah. (Ibidem, pp. 168-169).

Dialogo tra un mercante arabo (A) e un cliente berbero (B)

#### **Secondo fattore**

# La discendenza

#### **Idea diffusa:**

I «parenti» (consanguinei) sono l'unica i sicurezza nell'incertezza delle relazioni sociali, delle alleanze politiche, delle lotte di fazione, dell'instabilità e delle condizioni materiali dell'esistenza

> È un'illusione: gran parte dei conflitti nascono dalle relazioni di famiglia

L'attaccamento alla credenza della «protezione» familiare funziona da antidoto dell'effettiva conflittualità di famiglia





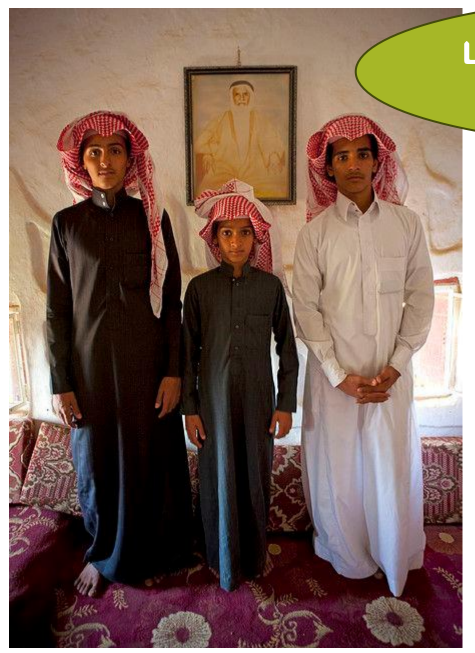
# AMBIBUITÀ DELLE relazioni di parentela e senso di incertezza

In caso di necessità, I parenti possono essere, ma anche non essere, punti di riferimento

Il modo di dire potrebbe essere considerato come un modo di razionalizzare l'incertezza che deriva da queste relazioni

Strumento di lettura delle dinamiche ambivalenti nelle logiche delle alleanze esterne dei gruppi di parentela (es. con gruppi fondamentalisti)





La parentela mediorientale:
La DISCENDENZA PATFILINEARE

L'argomento è stato a lungo considerato dagli antropologi un'anomalia perché il modello matrimoniale sembra in contraddizione con alcuni assunti rilevanti, come ad esempio il matrimonio esogamico

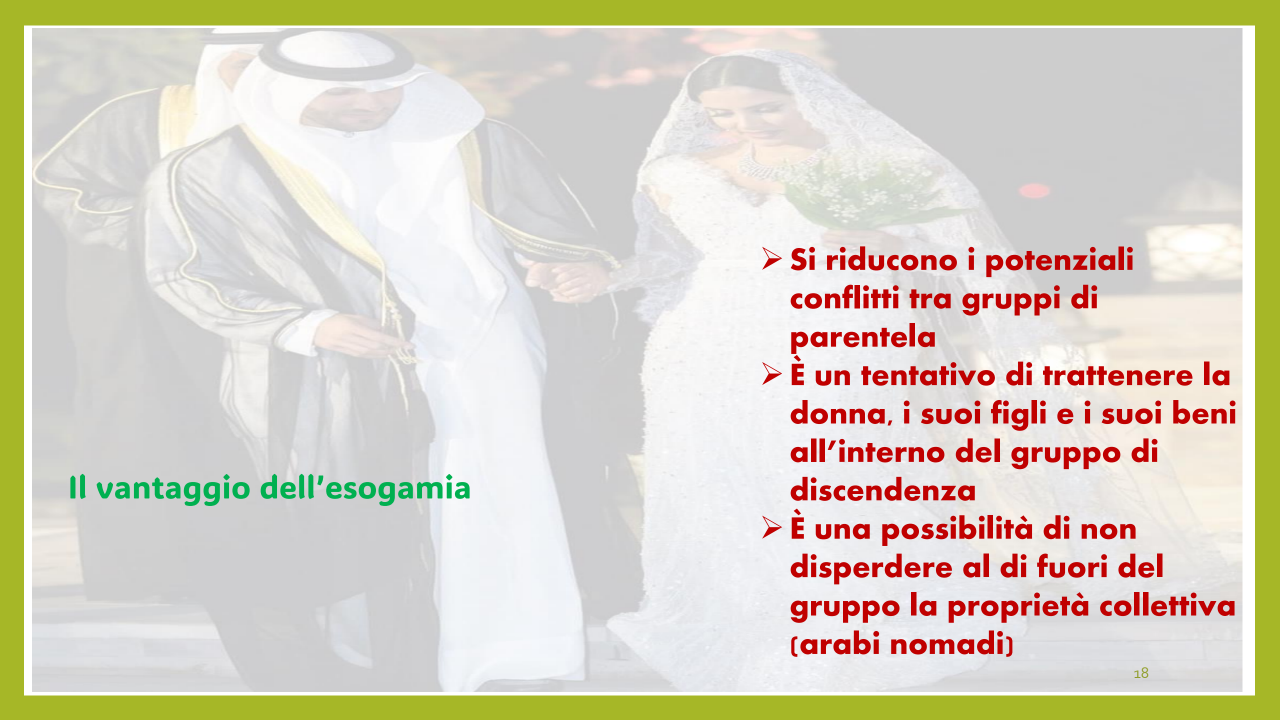
Sia gli uomini che le donne appartengono allo stesso gruppo di parentela del padre, ma non a quello della madre. Solo gli uomini trasmettono la loro identità familiare ai figli. I figli di una donna sono membri della linea di discendenza paterna (patrilineare)

#### IL MATRIMONIO ESOGAMICO:

La parentela è veramente un fatto sociale a conseguenza della regola che ci si sposa fuori dal proprio gruppo di parentela (scambio o circolazione delle donne) stabilendo così relazioni durature attraverso alleanze (parentela affine)

In MO il matrimonio preferenziale (ideale) è endogamico ed è quello di un uomo con la cugina parallela patrilineare, ovvero la figlia del fratello del padre (bint'amn). Questo modello diventa una specie di ripiegamento della discendenza consanguinea; gruppo coeso ma chiuso.

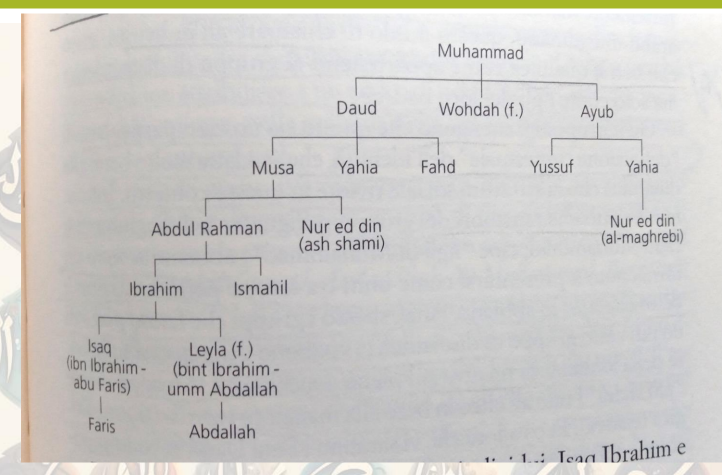
Se il modello preferenziale non può essere realizzato, si opta per altre soluzioni ma sempre all'interno del proprio gruppo di discendenza, ad es. la figlia del fratello della madre, riconfigurandosi ancora una volta come gruppo endogamico



FLESSIBILITÀ DELLA PARENTELA NOMI, COGNOMI, SOPRANNOMI

Tutti gli individui, maschi e femmine, alla nascita oltre al nome ricevono un patronimico che li qualifica come figli del loro padre (ma non un gruppo di discendenza).

La donna conserva il patronimico del padre anche dopo il matrimonio e, alla nascita del primo figlio, sarà indicata come madre (umm) di, mentre il marito sarà padre (abu) di



È praticata una «definizione contestuale di identità» sembra avere a che fare con il tornaconto che può derivare, in momenti diversi, nel mostrare unione o distinzione dalla comune discendenza. Qualcosa che può essere assimilato alla formazione di cognomi (es. Ahl Sa'ud, famiglia Saud)

Arrivederci al 28 Novembre per parlare di:

caleidoscopio atribale»

Grazie a tutti!

